[image: image1.jpg]2N
huda Amgjar * 'nav EXEY

a
(ot de T




JANUCÁ a fondo - Las fuentes y los motivos de la festividad

El fragmento siguiente, extraído del Sefer Hajashmonaím alef, señala con claridad quién estableció la festividad de Janucá, su duración y los motivos de su instauración:

“... Cuando vieron Iehudá y sus hermanos que aumentaban los males y que las huestes del enemigo acampaban dentro de sus límites y supieron que el rey había ordenado exterminar y aniquilar al pueblo, se dijeron los unos a los otros: reconstruyamos la ruina de nuestro pueblo y luchemos por él y por el Beit Hamikdash. Y se agruparon para alistarse a luchar y rezar y clamar piedad y misericordia.  Y Ierushalaim estaba devastada como un desierto, ninguno de sus hijos salía ni entraba de ella, y el Santuario era un pisadero... Y Iehudá dijo: amárrense los cinturones (junten fuerzas) y sean valientes y alístense para la mañana a luchar contra esos extranjeros que se han unido contra nosotros para exterminarnos a nosotros y a nuestro Santuario, porque nos es preferible la muerte en la guerra a ver el mal de nuestro pueblo y de nuestro Santuario... Lucharon y perecieron de las huestes de Lucias unos cinco mil hombres... Entonces dijeron Iehudá y sus hermanos: he aquí que nuestros enemigos han caído, subamos a purificar el Santuario y a inaugurarlo... Él eligió sacerdotes rectos amantes de la Torá, y ellos purificaron el Santuario y trasladaron las piedras despreciables [ídolos] a un lugar impuro... Y el día veinticinco del noveno mes, es decir en el mes de Kislev del año ciento cuarenta y ocho al alba, ofrecieron un sacrificio según lo indica la Torá sobre el altar nuevo que habían hecho... En aquel día fue inaugurado con cánticos y liras y cítaras y platillos. [Durante] ocho días celebraron la inauguración del altar y ofrecieron diversos sacrificios (olot, zbajim, shlamim, todá) con júbilo... Y creció el júbilo en grande entre el pueblo, y la humillación por parte de los invasores concluyó. Iehudá y sus hermanos y toda la comunidad de Israel establecieron la celebración de los días de la inauguración del altar (janukat hamizbéaj) en los días correspondientes, año tras año durante ocho días desde el día veinticinco del mes de Kislev con júbilo y alegría.”

Libro de los Hasmoneos (Sefer Hajashmonaím)  1, 3 , 42 – 4, 59

La liberación del yugo del enemigo y la idolatría, la purificación del Santuario, la destrucción del altar (mizbeaj) que había sido profanado y la construcción de uno nuevo en su lugar, la inauguración del altar durante ocho días – todo esto constituye el motivo de instauración de los ocho días de Janucá, a partir del veinticinco de Kislev.

La Guemará, en masejet shabat daf 21, amud bet, se refiere a la festividad desde otro ángulo: 

“Cuando ingresaron los griegos al Santuario profanaron los aceites que había allí, y con el fortalecimiento del reino de la Casa de los Jashmonaím, y su consiguiente triunfo, revisaron [el Santuario] y no hallaron más que un cántaro con aceite rubricado con el sello del Sumo Sacerdote (Kohen Hagadol), y no había en su interior [aceite suficiente] más que para arder durante un día. Ocurrió con éste un milagro y alcanzó para arder ocho días. Para el año siguiente establecieron la celebración de días festivos con alabanza y agradecimiento.”
Según esta fuente, el milagro del cántaro con aceite constituye el motivo principal de la instauración de los ocho días de Janucá. Ésta también señala, aunque no explícitamente, el fundamento del encendido de las velas de Janucá. 

Por otro lado, quien observe la plegaria de agradecimiento (hodaiá) que se recita en la tefilá de shmone-esré y en la birkat hamazón (bendición de los alimentos), notará que esta tefilá se basa principalmente en la primera fuente y apenas hace referencia al encendido de velas:
“Por los milagros y por la hazañosa acción salvadora...

...en aquellos tiempos, el Sumo Sacerdote hasmoneo Matitiahu ben Iojanán en unión con sus hijos... Y Tú, con tu gran merced... causaste la rendición de los fuertes a manos de los débiles, de los muchos a manos de los pocos, de los perversos a manos de los inocentes... Como culminación de aquellos sucesos, tus fieles penetraron al recinto de tu augusta morada, limpiaron el palacio, expurgaron tu Santuario e iluminaron sus atrios, prendiendo luz en los candelabros, en una ceremonia de Dedicación que se extendió por ocho días...”

            Versión en español de los fragmentos citados en el original en hebreo extraída del Sidur Devocionario Judío, con traducción y notas de Máximo Yagupsky, CIRA,  1980, p. 302

En cuanto a la duración de la festividad, puede surgir la pregunta: ¿por qué ocho días, ni más ni menos? El Sefer Hajashmonaím bet, 10, 5-6, acerca esta explicación:

“Y el día en que fue profanado el Beit Hamikdash en manos de extraños, en ese día fue la purificación del Santuario, el día veinticinco de ese mes, el mes de Kislev. Celebraron con alegría ocho días como en Jag Hasucot recordando que hacía poco tiempo habían festejado los días de Jag Hasucot en las montañas y en las cuevas como bestias salvajes.”

De aquí puede concluirse que Iehudá Hamacabí estableció los ocho días en alusión a los ocho días de Jag Hasucot, durante los cuales no se había cumplido con la mitzvá “te alegrarás en tu Festividad” (vesamajta bejagueja vehaíta aj saméaj), dado que aquellos habían sido días difíciles de batallas y de vida en la clandestinidad.

En la meguilá de Taanit, capítulo 9, se lee la explicación siguiente:

“¿Y en virtud de qué consideraron realizar esta inauguración (Janucá) por ocho días, siendo que la inauguración que había hecho Moshé (la inauguración del altar del mishkán) no se extendió más que por siete días? – Dado que en los tiempos del imperio griego, ingresó la Casa de Jashmonai en el Templo y construyeron el altar, y lo blanquearon con cal, y ubicaron  los objetos de culto, y se mantuvieron ocupados ocho días”.

Según esta fuente, la fiesta de Janucá se estableció por ocho días tanto en conmemoración de la inauguración del altar cuanto por la inauguración de los objetos de culto nuevos en el Beit Hamikdash. Por el contrario, la fuente talmúdica de masejet shabat mencionada anteriormente se basta con una fundamentación: el milagro del cántaro de aceite.

2. ¿Cuál es el milagro de Janucá?

Quien repare en los acontecimientos de aquella época (la época de los Jashmonaím), hallará que fueron tres los milagros presenciados por nuestros antepasados: 

a) El milagro de la rebelión: No se trata de una revuelta generalizada del pueblo contra un gobernante conquistador y débil, lo cual no implica innovación alguna, sino de un puñado de hombres henchidos de osadía que elevaron la bandera de la rebelión contra una potencia extraordinaria: Grecia. El milagro reside, por tanto, en el atrevimiento de un grupo de personas contra un conquistador descomunal y portentoso.

b) El milagro del triunfo: A pesar de que los rebeldes eran pocos, lograron sobreponerse ante el enemigo, que los superaban en número, tanto en aprovisionamiento como en armamento.

El relato de las victorias es descrito detalladamente en el Libro de los Jashmonaím y en los libros de historia del pueblo de Israel y es recomendable reparar en ellos. Asimismo, la tefilá de agradecimiento (hodaiá) antes citada describe sucintamente el milagro de la victoria: “... En aquella hora tan aciaga, con tu merced abrazaste nuestra causa; arremetiste valerosamente contra el enemigo y pusiste en derrota a los fuertes, entregándolos en manos de los débiles, a los muchos en manos de los pocos, a los impuros en manos de los puros, a los agresores en manos de los inocentes...”

c) El milagro del cántaro de aceite: Ver más arriba la cita extraída de masejet shabat hoja 21.

3. Un midrash dice:

 “Dijeron los sabios: si todos los moadim fueran anulados, Janucá y Purim no serían anulados”

¿En qué radica la particularidad de la festividad de Janucá y por qué se la ubica en un nivel tan alto?

a. Las tres Fiestas de peregrinación (regalim) – Pesaj, Shavuot y Sucot – fueron dadas a Israel de acuerdo con una orden divina celestial y, por lo tanto, aquéllas y sus leyes aparecen en la Torá escrita. La festividad de Janucá, por el contrario, fue instituida por Iehudá Hamacabí y los grandes de su generación en virtud de su victoria contra el enemigo, la liberación del Santuario, su purificación y la renovación del culto en él. Esta festividad surgió por mérito de sus acciones, y de aquí que su importancia es mayor que la de las festividades establecidas en la Torá.

En el Libro de los Jashmonaím alef, capítulo 3, se citan las palabras de Iehudá al salir a la primera batalla. Así dijo: “Ellos vienen hacia nosotros con gran altanería y con el propósito.

b. “...malvado de aniquilarnos a nosotros y a nuestras mujeres y a nuestros niños y hacernos motivo de desprecio. Y nosotros luchamos por nuestro espíritu y nuestra Torá... Decíos los unos a los otros: Reconstruiremos los vestigios de nuestro pueblo y lucharemos por nuestro pueblo y el Beit Hamikdash”.

El triunfo de los Macabim no implica tan sólo la victoria de los combatientes por la libertad de la patria, sino que es principalmente la victoria de quienes combatieron por una libertad espiritual, motivados por la creencia en que la independencia nacional es consecuencia directa de la libertad espiritual, en particular cuando se habla de “nuestro pueblo”.

Matitiahu Hajashmonaí, con su sentido de liderazgo, sabía que la meta de los griegos no era el exterminio físico y nacional del pueblo judío, sino la imposición de la cultura griega “civilizada” en la Tierra de Israel, en lugar de la cultura judía “antigua”.

Era posible lograr esto convirtiendo al Beit Hamikdash en un santuario pagano, prohibiendo el cumplimiento de las mitzvot de la Torá –incluyendo la circuncisión y el estudio de la Torá— y emplazando centros de esparcimiento y teatros para el público. Matitiahu y sus hijos comprendieron acabadamente que ese propósito de los griegos –que ya había comenzado a dar sus frutos con los mitiavnim— era un designio peligroso que podría precipitar la desaparición del pueblo judío, su desaparición espiritual. El pueblo judío sin Torá y sin su legado es como un cuerpo sin alma. La vida judaica y el legado ancestral son los factores que lo particularizan como pueblo, y sin éstos, corre peligro de hundirse y disolverse entre los demás pueblos. De aquí el miedo de los Jashmonaím y de aquí el fundamento de la declaración: “Reconstruiremos los vestigios de nuestro pueblo y lucharemos por nuestro pueblo y el Beit Hamikdash”. El pueblo y el santuario (mikdash), es decir, el pueblo y la espiritualidad, guardan una relación dependencia mutua, no hay existencia del uno sin el otro, y por esto la guerra es por el pueblo y por el Beit Hamikdash.

Éste también es el motivo por el cual nuestros Sabios no instauraron el precepto de una cena festiva (seudá) en Janucá, a diferencia de Purim, e hicieron hincapié en el encendido de velas, el recitado de Halel y agradecimiento a Di-s.

En Purim la alegría es física y práctica, y encuentra su expresión en la seudá – “hasta no distinguir entre el malvado Hamán y el bendito Mordejai” (adlaiada). 

En Janucá, por el contrario, la alegría es espiritual y es expresada a través de la plegaria  (tfilá), el recitado de Halel, canciones y piutim 
. 

La intención de nuestros sabios, en este sentido es profunda y coherente. En su concepción, la alegría debe expresar el acontecimiento. En Pesaj comemos matzot porque “la masa que prepararon nuestros antepasados no alcanzó a leudar”, en Sucot permanecemos en la sucá porque “...en cabañas (sucot) resguardé a los Hijos de Israel al sacarlos de Egipto”, en Shabat se lleva a cabo el descanso de todo trabajo y creación en virtud de la culminación de la Creación por parte de Di-s y su posterior descanso.

También en Janucá advertimos en la alegría un indicio acerca de la esencia del acontecimiento, dado que la intención de  Antíoco no era el exterminio físico del pueblo, tal como sí lo quería Hamán el malvado.

En virtud de esto Jaza”l determinaron que durante los días de Janucá destaquemos y difundamos la continuidad de la existencia del espíritu judío y del legado de Israel, y no precisamente comiendo y bebiendo sino a través de la tfilá, Halel, agradecimiento (hodaiá) y el encendido de velas.

4. Costumbres de Janucá
· Se acostumbra encender las velas de Janucá también en el Beit Hakneset antes del servicio vespertino (arvit), dado que el milagro ocurrió en el Beit Hamikdash, y el Beit Hakneset es denominado “mikdash meat” (pequeño santuario) y en ese sentido cumple la función del Beit Hamikdash.

· Las mujeres acostumbran a no realizar ninguna actividad mientras las velas permanecen  encendidas en virtud del milagro obrado por Iehudit, hija de Iojanán el Sumo Sacerdote. 
· En Israel los chicos juegan con una perinola (svivón) en cuyas caras aparecen las letras nun, guimel, hei, pei, iniciales de “nes gadol haia po” –“un gran milagro ocurrió aquí”. En la diáspora la letra pei (de “po”=aquí) es reemplazada por la shin, inicial de “sham” (allá).

· Se acostumbra consumir alimentos fritos en aceite, como torrejas (levivot) y buñuelos grandes (sufganiot), en recuerdo del cántaro de aceite.

· Se acostumbra dar a los niños dinero de Janucá (dmei Janucá).

· En Irak, los judíos de Bagdad acostumbraban, en víspera de rosh jodesh Tebet, postrarse sobre la tumba de Iehoshúa Kohen Gadol, allí sepultado, como así también encender una vela de recordación (ner neshamá) por la elevación del alma de Rabi Meir Baal Hanes. También acostumbraban consumir alimentos lácteos. Los judíos de Babilonia tenían poemas religiosos (piutim) especiales y solían recitarlos siguiendo una melodía popular especial. 

· Los Jasidim acostumbran encender velas en los patios de los Admorim (Rabinos importantes) tarde por la noche y en multitud. Seguidamente realizan un festejo multitudinario con canciones, música y danzas.

· Entre los Jasidim de Jabad, los hijos empiezan a encender las velas unos años antes de su bar-mitzvá. La noche de la cuarta o quinta vela, se les entrega dmei Janucá a los niños.

Adaptado del original en hebreo de 

AZULAY, Simón: “Janucá”, ORT Israel, hamajlaká hatejnit-pedagoguit. 

� Traducción extraída del Sidur Devocionario Judío, con traducción y notas de Máximo Yagupsky, Congregación Israelita de la República Argentina, Buenos Aires, 1980/5761, p. 184 (ver Musaf de Shabat, agregado para Janucá).


� Sing. “piut”: poemas de contenido religioso que forman parte de la liturgia.





[image: image2.jpg]



BAMÁ - Boulogne Sur Mer 671

4132-3735

merkaz@bamah.org

